
1 

Relato de Er  

(República, X, 614b-621d) 
ARISTOCLES DE ATENAS (PLATÓN) 

Pues he de hacerte -dije yo- no un relato de Alcínoo, sino el de un bravo sujeto, Er, hijo 

de Armenio, panfilio de nación, que murió en una guerra y, habiendo sido levantados, 

diez días después, los cadáveres ya putrefactos, él fue recogido incorrupto y llevado a 

casa para ser enterrado y, yacente sobre la pira, volvió a la vida a los doce días y contó, 

así resucitado, lo que había visto allá.  

Dijo que, después de salir del cuerpo, su alma se había puesto en camino con otras 

muchas y habían llegado a un lugar maravilloso donde aparecían en la tierra dos 

aberturas que comunicaban entre sí y otras dos arriba en el cielo, frente a ellas. En mitad 

había unos jueces que, una vez pronunciados sus juicios, mandaban a los justos que 

fueran subiendo a través del cielo, por el camino de  la derecha, tras haberles colgado 

por delante un rótulo con lo juzgado; y a los injustos les ordenaban ir hacia abajo por el 

camino de la izquierda, llevando también, éstos detrás, la señal de todo lo que habían 

hecho. Y, al adelantarse él, le dijeron que debía ser nuncio de las cosas de allá para los 

hombres y le invitaron a que oyera y contemplara cuanto había en aquel lugar; y así vio 

cómo, por una de las aberturas del cielo y otra de la tierra, se marchaban las almas 

después de juzgadas; y cómo, por una de las otras dos, salían de la tierra llenas de 

suciedad y de polvo, mientras por la restante bajaban más almas, limpias, desde el cielo. 

Y las que iban llegando parecían venir de un largo viaje y, saliendo contentas a la 

pradera, acampaban como en una gran feria, y todas las que se conocían se saludaban y 

las que venían de la tierra se informaban de las demás en cuanto a las cosas de allá, y las 

que venían del cielo, de lo tocante a aquellas otras; y se hacían mutuamente sus relatos, 

las unas entre gemidos y llantos, recordando cuántas y cuán grandes cosas habían 

pasado y visto en su viaje subterráneo, que había durado mil años; y las que venían del 

cielo hablaban de su bienaventuranza y de visiones de indescriptible hermosura.  

Referirlo todo, Glaucón, sería cosa de mucho tiempo; pero lo principal -decía- era lo 

siguiente: que cada cual pagaba la pena de todas sus injusticias y ofensas hechas a los 

demás, la una tras la otra, y diez veces por cada una, y cada vez durante cien años, en 

razón de ser ésta la duración de la vida humana; y el fin era que pagasen decuplicado el 

castigo de su delito. Y así, los que eran culpables de gran número de muertes o habían 

traicionado a ciudades o ejércitos o los habían reducido a la esclavitud, en fin, eran 

responsables de alguna otra calamidad de este género, ésos recibían por cada cosa de 

éstas unos padecimientos diez veces mayores; y los que habían realizado obras buenas y 

habían sido justos y piadosos, obtenían su merecido en la misma proporción. Y también 

sobre los niños muertos en el momento de nacer o que habían vivido poco tiempo 

refería otras cosas menos dignas de mención; pero contaba que eran aún mayores las 

sanciones de la piedad e impiedad para con los dioses y los padres y del homicidio a 

mano armada.   

»Decía, pues, que

[se había hallado al lado de un sujeto al que preguntaba otro que dónde estaba Ardieo el

Grande. Este Ardieo había sido, mil años antes, tirano de una ciudad de Panfilia después 

de haber matado a su anciano padre y a su hermano mayor y de haber realizado, según 



2 

 

decían, otros muchos crímenes impíos. Y contaba que el preguntado contestó. No ha 

venido ni es de creer que venga aquí. 

» En efecto, entre otros espectáculos terribles hemos contemplado el siguiente: una vez 

que estuvimos cerca de la abertura y a punto de subir, tras haber pasado por todo lo 

demás, vimos de pronto a ese Ardieo y a otros, tiranos en su mayoría. Y ] 

 

había también algunos particulares de los más pecadores, a todos los cuales la abertura, 

cuando ya pensaban que iban a subir, no los recibía, sino que, por el contrario, daba un 

mugido cada vez que uno de estos sujetos, incurables en su perversidad que no habían 

pagado suficientemente su pena, trataba de subir. Entonces -contaba- unos hombres 

salvajes y, según podía verse, henchidos de fuego, que estaban allá y oían el mugido, se 

llevaban a los unos cogiéndolos por medio, y a Ardieo y a otros les ataban las manos, 

los pies y la cabeza y, arrojándolos por tierra y desollándolos, los sacaban a orilla del 

camino, los desgarraban sobre unos aspálatos y declaraban a los que iban pasando por 

qué motivos y cómo los llevaban para arrojarlos al Tártaro. Allí -decía-, aun- que eran 

muchos los terrores que ya habían sentido, les superaba a todos el que tenían de oír 

aquella voz en la subida; y, si callaba, subían con el máximo contento. Tales eran las 

penas y castigos, y las recompensas en correspondencia con ellos. 

 

Y, después de pasar siete días en la pradera, cada uno tenía que levantar el campo en el 

octavo y ponerse en marcha; y otros cuatro días después llegaban a un paraje desde cuya 

altura podían dominar la luz extendida a través del cielo y de la tierra, luz recta como 

una columna y semejante, más que a ninguna otra, a la del arco iris, bien que más 

brillante y más pura. Llegaban a ella en un día de jornada y allí, en la mitad de la luz, 

vieron, tendidos desde el cielo, los extremos de las cadenas, porque esta luz encadenaba 

el cielo sujetando toda su esfera como las ligaduras de las trirremes.  

 
[Y desde los extremos vieron tendido el  huso de la Necesidad, merced al cual giran todas las 

esferas. Su vara y su gancho eran de acero, y la tortera, de una mezcla de esta y de otras 

materias. Y la naturaleza de esa tortera era la siguiente: su forma, como las de aquí, pero, 

según lo que dijo, había que concebirla a la manera de una tortera vacía y enteramente hueca 

en la que se hubiese embutido otra semejante más pequeña, como las cajas cuando se ajustan 

unas dentro de otras; y así una tercera y una cuarta y otras cuatro más. Ocho eran, en efecto, 

las torteras en total, metidas unas en otras, y mostraban arriba sus bordes como círculos, 

formando la superficie continua de una sola tortera alrededor de la vara que atravesaba de 

parte a parte el centro de la octava. La tortera primera y exterior tenía más ancho que el de 

las otras su borde circular; seguíale en anchura el de la sexta; el tercero era el de la cuarta; el 

cuarto, el de la octava; el quinto, el de la séptima; el sexto, el de la quinta; el séptimo, el de la 

tercera, y el octavo, el de la segunda. El borde de la tortera mayor era también el más 

estrellado; el de la séptima, el más brilllante; el de la octava recibía su color del brillo que le 

daba el de la séptima; los de la segunda y la quinta eran semejantes entre sí y más 

amarillentos que los otros; el tercero era el más blanco de color; el cuarto, rojizo y el sexto 

tenía el segundo lugar por su blancura. El huso todo daba vueltas con movimiento uniforme, 

y en ese todo que así giraba los siete círculos más interiores daban vueltas a su vez, 

lentamente y en sentido contrario al conjunto; de ellos el que llevaba más velocidad era el 

octavo; seguíanle el séptimo, el sexto y el quinto, los tres a una; el cuarto les parecía que era 

el tercero en la velocidad de ese movimiento retrógrado; el tercero, el cuarto; y el segundo, el 

quinto. El huso mismo giraba en la falda de la Necesidad, y encima de cada uno de los 

círculos iba una Sirena que daba también vueltas y lanzaba una voz siempre del mismo tono; 

y de todas las voces, que eran ocho, se formaba un acorde. Había otras tres mujeres sentadas 

en círculo, cada una en un trono y a distancias iguales; eran las Parcas, hijas de la Necesidad, 

vestidas de blanco y con ínfulas en la cabeza: Láquesis, Cloto y Átropo. Cantaban al son de 

las Sirenas: Láquesis, las cosas pasadas; Cloto, las presentes y Átropo, las futuras. Cloto, 



3 

 

puesta la mano derecha en el huso, ayudaba de tiempo en tiempo el giro del círculo exterior; 

del mismo modo hacía girar Átropo los círculos interiores con su izquierda; y Láquesis, 

aplicando ya la derecha, ya la izquierda, hacía otro tanto alternativamente con el uno y los 

otros de estos círculos. ]  

 

»Y contaba que ellos, una vez llegados allá, tenían que acercarse a Láquesis; que un 

cierto adivino los colocaba previamente en fila y que, tomando después unos lotes y 

modelos de vida del halda de la misma Láquesis, subía a una alta tribuna y decía: »Ésta 

es la palabra de la virgen Láquesis, hija de la Necesidad. "Almas efímeras; he aquí que 

comienza para vosotras una nueva carrera caduca en condición mortal. No será el Hado 

quien os elija, sino que vosotras elegiréis vuestro hado. Que el que salga por suerte el 

primero, escoja el primero su género de vida, al que ha de quedar inexorablemente 

unido. La virtud, empero, no admite dueño; cada uno participará más o menos de ella 

según la honra o el menosprecio en que la tenga. La responsabilidad es del que elige; no 

hay culpa alguna en la Divinidad.» Habiendo hablado así, arrojó los lotes a la multitud y 

cada cual alzó el que había caído a su lado, excepto el mismo Er, a quien no se le 

permitió hacerlo así; y, al cogerlo, quedaban enterados del puesto que les había caído en 

suerte. A continuación puso el adivino en tierra, delante de ellos, los modelos de vida en 

número mucho mayor que el de ellos mismos; y las había de todas clases: vidas de toda 

suerte de animales y el total de las vidas humanas. Contábanse entre ellas existencias de 

tiranos. las unas, llevadas hasta el fin; las otras, deshechas en mitad y terminadas en 

pobrezas, destierros y mendigueces. Y había vidas de hombres famosos, los unos por su 

apostura y belleza o por su robustez y vigor en la lucha, los otros por su nacimiento y 

las hazañas de sus progenitores; las había asimismo de hombres oscuros y otro tanto 

ocurría con las de las mujeres. No había, empero, allí categorías de alma, por ser 

forzoso que éstas resultasen diferentes según la vida que eligieran; pero todo lo demás 

aparecía mezclado entre sí y con accidentes diversos de pobrezas y riquezas, de 

enfermedades y salud, y una parte se quedaba en la mitad de estos extremos. Allí, según 

parece, estaba, querido Glaucón, todo el peligro para el hombre; y por esto hay que 

atender sumamente a que cada uno de nosotros, aun descuidando las otras enseñanzas, 

busque y aprenda ésta y vea si es capaz de informarse y averiguar por algún lado quién 

le dará el poder y la ciencia de distinguir la vida provechosa y la miserable y de elegir 

siempre y en todas partes la mejor posible. Y para ello ha de calcular la relación que 

todas las cosas dichas, ya combinadas entre sí, ya cada cual por sí misma, tienen con la 

virtud en la vida; ha de saber el bien o el mal que ha de producir la hermosura unida a la 

pobreza y unida a la riqueza y a tal o cual disposición del alma, y asimismo el que 

traerán, combinándose entre sí, el bueno o mal nacimiento, la condición privada o los 

mandos, la robustez o la debilidad, la facilidad o torpeza en aprender y todas las cosas 

semejantes existentes por naturaleza en el alma o adquiridas por ésta. De modo que, 

cotejándolas en su mente todas ellas, se hallará capaz de hacer la elección si delimita la 

bondad o maldad de la vida de conformidad con la naturaleza del alma y si, llamando 

mejor a la que la lleva a ser más justa y peor a la que la lleva a ser más injusta, deja a un 

lado todo lo demás: hemos visto, en efecto, que tal es la mejor elección para el hombre 

así en vida como después de la muerte. Y al ir al Hades hay que llevar esta opinión 

firme como el acero para no dejarse allí impresionar por las riquezas y males semejantes 

y para no caer en tiranías y demás prácticas de este estilo, con lo que se realizan muchos 

e insanables daños y se sufren mayores; antes bien, hay que saber elegir siempre una 

vida media entre los extremos y evitar en lo posible los excesos en uno y otro sentido, 

tanto en esta vida como en la ulterior, porque así es como llega el hombre a mayor 

felicidad. 



4 

 

»Y entonces el mensajero de las cosas de allí contaba que el adivino habló así-. "Hasta 

para el último que venga, si elige con discreción y vive con cuidado, hay una vida 

amable y buena. Que no se descuide quien elija primero ni se desanime quien elija el 

último. 
[»Y contaba que, una vez dicho esto, el que había sido primero por la suerte se acercó 

derechamente y escogió la mayor tiranía ; y por su necedad y avidez no hizo previamente 

el conveniente examen, sino que se le pasó por alto que en ello iba el fatal destino de 

devorar a sus hijos y otras calamidades; mas después que lo miró despacio, se daba de 

golpes y lamentaba su preferencia, saliéndose de las prescripciones del adivino, porque 

no se reconocía culpable de aquellas desgracias, sino que acusaba a la fortuna, a los hados 

y a todo antes que a sí mismo. Y éste era de los que habían venido del cielo y en su vida 

anterior había vivido en una república bien ordenada y había tenido su parte de virtud por 

hábito, pero sin filosofía. Y en general, entre los así chasqueados no eran los menos los 

que habían venido del cielo, por no estar éstos ejercitados en los trabajos, mientras que la 

mayor parte de los procedentes de la tierra, por haber padecido ellos mismos y haber visto 

padecer a los demás, no hacían sus elecciones tan de prisa. De esto, y de la suerte que les 

había caído, les venía a las más de las almas ese cambio de bienes y males. Porque 

cualquiera que, cada vez que viniera a esta vida, filosofara sanamente y no tuviera en el 

sorteo uno de los últimos puestos, podría, según lo que de allá se contaba, no sólo ser 

feliz aquí, sino tener de acá para allá y al regreso de allá para acá un camino fácil y 

celeste, no ya escarpado y subterráneo. 

»Tal -decía- era aquel interesante espectáculo en que las almas, una por una, escogían sus 

vidas; el cual, al mismo tiempo, resultaba lastimoso, ridículo y extraño, porque la mayor 

parte de las veces se hacía la elección según aquello a lo que se estaba habituado en la 

vida anterior. Y dijo que había visto allí cómo el alma que en un tiempo había sido de 

Orfeo elegía vida de cisne, en odio del linaje femenil, ya que no quería nacer engendrada 

en mujer a causa de la muerte que sufrió a manos de éstas; había visto también al alma de 

Támiras, que escogía vida de ruiseñor, y a un cisne que, en la elección, cambiaba su vida 

por la humana, cosa que hacían también otros animales cantores. El alma a quien había 

tocado el lote veinteno había elegido vida de león, y era la de Ayante Telamonio, que 

rehusaba volver a ser hombre, acordándose de juicio de las armas. La siguiente era la de 

Agamenón, la cual, odiando también, a causa de sus padecimientos, al linaje humano, 

había tomado en el cambio una vida de águila. El alma de Atalanta, que sacó suerte entre 

las de en medio, no pudo pasar adelante viendo los grandes honores de un cierto atleta, 

sino que los tomó para sí. Después de ésta vio el alma de Epeo, hijo de Panopeo, que 

trocó su condición por la de una mujer laboriosa; y, ya entre las últimas, a la del ridículo 

Tersites, que revistió forma de mono. Y ocurrió que, última de todas por la suerte, iba a 

hacer su elección el alma de Ulises y, dando de lado a su ambición con el recuerdo de sus 

anteriores fatigas, buscaba, dando vueltas durante largo rato, la vida de un hombre común 

y desocupado y por fin la halló echada en cierto lugar y olvidada por los otros y, una vez 

que la vio, dijo que lo mismo habría hecho de haber salido la primera y la escogió con 

gozo. De igual manera se hacían las transformaciones de los animales en hombres o en 

otros animales: los animales injustos se cambiaban en fieras; los justos, en animales 

mansos, y se daban también mezclas de toda clase.] 

 

[»Y después de haber elegido su vida todas las almas, se acercaban a Láquesis por el 

orden mismo que les había tocado; y ella daba a cada uno, como guardián de su vida y 

cumplidor de su elección, el hado que había escogido. Éste llevaba entonces al alma hacia 

Cloto y la ponía bajo su mano y bajo el giro del huso movido por ella, sancionando así el 

destino que había elegido al venirle su turno. Después de haber tocado en el huso se le 

llevaba al hilado de Átropo, el cual hacía irreversible lo dispuesto; de allí, sin que pudiera 

volverse, iba al pie del trono de la Necesidad y, pasando al otro lado y acabando de pasar 

asimismo los demás, se encaminaban todos al campo del Olvido a través de un terrible 



5 

calor de asfixia, porque dicho campo estaba desnudo de árboles y de todo cuanto produce 

la tierra.] 

 Al venir la tarde acampaban junto al rio de la Despreocupación, cuya agua no puede 

contenerse en vasija alguna; y a todos les era forzoso beber una cierta cantidad de 

aquella agua, de la cual bebían más de la medida los que no eran contenidos por la 

discreción, y al beber cada cual se olvidaba de todas las cosas. Y, una vez que se habían 

acostado y eran las horas de la medianoche, se produjo un trueno y temblor de tierra y al 

punto cada uno era elevado por un sitio distinto para su nacimiento, deslizándose todos 

a manera de estrellas. A él, sin embargo, le habían impedido que bebiera del agua; pero 

por qué vía y de qué modo había llegado a su cuerpo no lo sabía, sino que de pronto, 

levantando la vista, se había viste al amanecer yacente en la pira. 

»Y así, Glaucón, se salvó este relato y no se perdió, y aun nos puede salvar a nosotros si

le damos crédito, con lo cual pasaremos felizmente el río del Olvido y no

contaminaremos nuestra alma. Antes bien, si os atenéis a lo que os digo y creéis que el

alma es inmortal y capaz de sostener todos los males y todos los bienes, iremos siempre

por el camino de lo alto y practicaremos de todas formas la justicia, juntamente con la

inteligencia, para que así seamos amigos de nosotros mismos y de los dioses tanto

durante nuestra permanencia aquí como cuando hayamos recibido, a la manera de los

vencedores que los van recogiendo en los juegos, los galardones de aquellas virtudes; y

acá, y también en el viaje de mil años que hemos descrito, seamos felices.

Trad. de Manuel Fernández-Galiano y de José Manuel Pabón y Suárez de Urbina para 

Alianza Editorial, Madrid. 

Hans Memling (1470) 




